 پایگاه تزکیه‌ای، علمی، بصیرتی و مهارتی  نُمو3








		عنوان:
دنیا، آیات آفاقی خداوند


	شناسنامه مطلب

	کد مطلب
	t-157

	رده
	تزکیه‌ای/تقوای عمومی/اصلاح اندیشه/تغییر بینش/نسبت به نظام آفرینش

	برچسب
	اصلاح اندیشه، دنیا، تربیت، آیه، آفاق

	توضیحات
	




قال اللّه تبارک و تعالی:
قَدۡ أَفۡلَحَ مَن زَكَّىٰهَا
سوره مبارکه شمس، آیه 9

امام خامنه‌ای مدظله‌العالی:
درس خوانـدن و تهـذیب اخـلاق و هوشیاری سیاسی همراه با تلاش‌های انقلابی،      وظائفی هستند که دختران و پسران این نسل باید آنها را هرگز فراموش نکنند.    24/9/1398



پایگاه تزکیه‌ای، علمی، بصیرتی و مهارتی نُمو
nomov.ir






دیدگاه قرآن این است كه این عالم طبیعت، آیات خداست و حقایق مقدسی است. ما به بعضی از آنها به عنوان نمونه اشاره می‌كنیم. 
مثلاً در سوره جاثیه آیه ی 3 می‌فرماید: «إِنَّ فِی السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ لَآیاتٍ لِلْمُؤْمِنِینَ». علامه طباطبایی درباره این آیه می‌فرماید: این لفظ «فی» به معنای ظرف نیست. یعنی به این معنی نیست كه در زمین و آسمان‌ها و ...، بلكه منظور این است كه یعنی اصلاً خود این آسمان‌ها و زمین با ابعاد گوناگونش آیه است.
مثلا می‌گوییم: «در آب خاصیت‌هایی است.» به این معنا نیست كه یك آب داریم كه به عنوان ظرف باشد و یك خاصیت‌هایی هم باشد كه درون آب است، به طوریكه آب و خاصیت مثل «كاسه» و «آب» باشد و آب مورد نظر نباشد و فقط خاصیت، مورد نظر باشد. بلكه در این مثال، آب مورد نظر است با كلیه خصوصیاتش.
یك وقت می‌گوییم آسمان‌ها و زمین، آیات خداست. در این صورت، یك آیه می‌شود. یك وقت هم می‌گوییم:«در آسمان‌ها و زمین ... » این، ابعاد بی‌شماری را شامل می‌شود كه كل آسمان‌ها و... با تمام ابعادش منظور است. حال قرآن می‌فرماید: این ها آیاتی است برای «مؤمنین».
و یا در آیه ی 4 سوره جاثیه می‌فرماید: «وَ فِی خَلْقِكُمْ وَ ما یبُثُّ مِنْ دابَّةٍ آیاتٌ لِقَوْمٍ یوقِنُونَ». یعنی در واقع همهی انسان‌ها عاجزند از اینکه این آیات را بفهمند. آن‌ها كه لایق هستند، آن‌ها را مشخص می‌كند. در آیهی بعد می‌فرماید: «وَ اخْتِلافِ اللَّیلِ وَ النَّهارِ وَ ما أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّماءِ مِنْ رِزْقٍ فَأَحْیا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها وَ تَصْرِیفِ الرِّیاحِ آیاتٌ لِقَوْمٍ یعْقِلُونَ» (جاثیه ـ 5). این یك نمونه‌ای بود كه «اهل یقین»، «عقلا» و«مؤمنین» می‌فهمند كه آیاتی است، یعنی چه؟
در سوره شوری آیه ی 29 می‌فرماید: «وَ مِنْ آیاتِهِ خَلْقُ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ ما بَثَّ فِیهِما مِنْ دابَّةٍ».
و یا در سوره روم آیه ی 25 می‌فرماید: «وَ مِنْ آیاتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّماءُ وَ الْأَرْضُ بِأَمْرِهِ».  یعنی این که قوام عالم به امر اوست، در این حقیقت، آیه‌ای است. 
معنای آیه: آیه یعنی چه؟ آیه هر آن چه را می‌گویند كه نشانه‌ای است از یك چیز دیگر. منتها این آیه كه یك نشانه است، گاهی بسیار ضعیف است و گاهی بسیار قوی میباشد. مثلاً یك ساختمان در بیابان، نشان می‌دهد كه یك معماری آن را ساخته است. اما یك وقت هم مثلاً رطوبتی را در دیوار می‌بینیم كه نشان می‌دهد آبی از یك جا نشت می‌كند. این نشان دادن بسیار قوی‌تر است نسبت به رابطه آن ساختمان و معمار، چرا که این یك رابطه مستقیم است. یا مثلاً یك راننده به آینه نگاه می‌كند و می‌بیند مسافر مثلاً از صندلی بلند می‌شود، این یک آیه که مستقیما‌ً نشان می‌دهد، این نشانه خیلی قوی‌تر از آن ساختمان است. 
پس هر كس به اندازه روحش و نورانیتی كه در باطنش است، می‌تواند این آیاتی را كه قرآن فرموده (آسمان و زمین و تمام موجودات و ...) ببیند، بستگی دارد كه چگونه خدا را بوسیله این ها ببیند. این جا دیگر آیه، یك معنای بسیار بالایی پیدا می‌كند. اگر با این دنیا، به دید آیه برخورد كنیم، نه تنها این كه کوچک ترین نفرتی در این نیست، بلكه آن قدر مقدس و شیرین و زیبا خواهد شد كه انسان از همین جا، خدا را در حد مراتب و تناسب خود مشاهده خواهد كرد. 
[bookmark: _GoBack]پس در بیرون، زندگی نیست. بیرون هر چه هست، آیه خداست. آن‌ها كه به بركت پرورشِ نفس، توانستند استعداد را در خود شكوفا كنند كه با مشاهده به این حقایق برسند و به سوی آن حقایق، حركت كنند، این جاست كه زندگی‌شان، آخرتی می‌شود. با توجه به معنایی كه عرض شد، كه زندگی در باطن است، حالا روح انسانی، هر چه توجهش به این دنیا می‌شود، زندگی‌اش دنیایی می‌شود و هر چه با مشاهده این عالم، توجه به حقیقت پیدا كند، زندگی‌اش می‌شود زندگی آخرتی.
کتاب فطرت، پایگاه ندای پاک فطرت

