عنوان:

پیوستگی عوالم

|  |
| --- |
| شناسنامه مطلب |
| کد مطلب | t-152 |
| رده | تزکیه‌ای/تقوای عمومی/اصلاح اندیشه/تغییر بینش/نسبت به نظام آفرینش |
| برچسب | اصلاح اندیشه، عوالم، پیوستگی، تغییر نگرش، نظام آفرینش |
| توضیحات |  |

بین عالم‌های مختلف در نظام خلقت، رابطه‌هایی است كه مخصوصاً در مورد انسان، وارد هر عالمی می‌شود، با بدن آن عالم زندگی می‌كند و وقتی به عالم دیگر برمی‌گردد، می‌تواند این ارتباطات را احساس كند. یكی از آنـها، ارتباط عالم رؤیا بود با این عالم واقع كه از قرآن استفاده كردیم.

یكی دیگر از عالم‌هایی كه رابطه آن با عالم‌های دیگر، محسوس است و در زندگی ما تأثیر دارد ،ارتباط عالم قبل است با این عالم بعد كه عالم فعلی ماست. خداوند در قرآن در این باره می‌فرماید:

«وَ لِلَّهِ غَيبُ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ ما أَمْرُ السَّاعَةِ إِلاَّ كَلَمْحِ الْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ إِنَّ اللَّهَ عَلى كُلِّ شَي‏ءٍ قَدِيرٌ» ( سوره نحل، آیه­ی 77)

در این آیات، خداوند در انسان یك دیدگاه فكری قوی ایجاد می‌كند و انسان را از این عالم طبیعت بیرون می‌كشد و همه عالم‌های قبل و بعد را با یك پیوستگی بیان می‌كند.

همان معنای تحت اللفظی آیه می‌تواند مسیر زندگی انسان را تغییر دهد.

«سَماواتِ وَ الْأَرْض»: یك چیز محسوس برای ماست. همان فضای عالم هستی، كه جهت محسوسات آن است. خداوند ضمن توجه به این محسوساتِ مورد شناخت انسان، توجه می‌دهد كه این عالم یك غیبی هم دارد. یك وجه محسوس، یك وجه غیر محسوس هم دارد كه با هیچ حسی قابل دریافت نیست. اما قرآن می‌فرماید آن غیب هست. پرده را كنار می‌كشد و ما را به آن توجه می‌دهد. اگر چه یك محسوس مادی نیست؛ اما آن غیب وجود دارد. نكته عمیق‌تر این که این مال خداست. یعنی اگر به غیب برسی، یك مجاهده دیگری می‌خواهی تا برسی كه این غیب، مال الله است، یعنی چه؟!

علامه طباطبایی(ره) در این مورد می‌فرمایند: خدا این جا نفرموده «و لله علم غیب السماوات و الارض» و یا «الله عالم غیب السماوات و الارض». یعنی نه این که خدا غیب را می‌داند. بلكه خداوند مالك این غیب است.

به مالكیت خدا بر غیب، باید برسیم. بحثی را كه از این طرف باز می‌كند، مسیر مجاهده و سیر الی الله را وارد می‌كند به میدان وسیعی كه برسیم از این محسوس به غیب و از غیب برسیم كه این غیب، مال الله است.

از طرف دیگر، نمونه‌ای از این غیب را نام می‌برد: «وَ ما أَمْرُ السَّاعَةِ إِلاَّ...»

آن لحظه قیامت كه صورت مادی عالم، كنار زده خواهد شد و به صورت جبری، انسان به آن غیب خواهد رسید؛ آن نیست مگر به سرعت یك چشم برهم زدن، بلكه از آن هم نزدیك تر است.

علامه(ره) در این مورد می‌فرماید: خداوند در این آیه اول توجه می‌دهد كه آن لحظه به اندازه چشم به هم زدن است، بعد می‌فرماید بلكه از آن هم سریع تر. این برای ایجاد آمادگی است. یك حادثه این چنین عظیمی یك سرعت این چنینی دارد. بعد از ایجاد این آمادگی، آمادگی پیدا می‌كند كه بداند از آن هم كوتاه تر است، (أَوْ هُوَ أَقْرَبُ).

 کتاب فطرت، پایگاه ندای پاک فطرت