
 جلسه اول

 :رابطه نظام تکوین و نظام تشریع 
اصل است  ،1نبرای انسا عالم تشریع هستند و اعتبار یکی عالم تکوین و تشریع دوتا نیستند بلکه

 رسد.نظر میبخلاف آنچه بدواً به

لماً مس .یستن یتوجه داشت که مراد ما از اعتبار، اعتبارات اجتماع یدبه پاسخ با یدنرس یبرا
اعتبارات شرعی ظهورات عالم امر ای از حقیقت دارند. تشریعیات اعتبارات محض نیستند و بهره

در عالم برزخ صورت نوری است و هکذا در عوالم بالاتر و تر است که این در عبادات روشن است و
دین مانند عوالم امر  به عبارت دیگر .3و2روایات زیاد داریم در مورد تمثلات و صور نوری عبادات

 یع،در عالم خلق نظام تشر .4است که متنزل می شود تا بیاید در عالم خلق بشود حکم فقهی
 دو عالم است یلازمه اتحاد وجود یناست و ا یرناپذتخلف یعاست و در عالم امر تشر یرپذتخلف

تر و رنگو جهت خلقی کم شود یم یشتروحدت ب رویمیالوجود مچراکه هرچه به سمت واجب
دلیل اینکه در عالم خلق مستعد معصیت هم در عوالم آخرت هست به .گرددتر میجهت امری غالب

 ا گوید ادع لنا ربک و یتواند با خدا مناجات کند و به مالک مینمی اگر کافر در قیامتنشده یعنی 

                                                 
 الله()منه؛ حفظها طوعا أو کرها قالتا أتیانا طائعین برای سایر موجودات روشن است که اختیاری ندارند. قال ائتی.  1

 روشن نشد. آتی استادمباحث  در مبحث به انسان ایناختصاص 
 الله()منه؛ حفظه گردد.و یا صور ظلمانی دارد چنانچه در نماز ابن ملجم باعث سقوط بیشتر در درکات جهنم می .2
مقارنت با نیت موجب حصول کمالات امریه می شود مانند تعبدیات که محتمل است در توصلیات گفته شود که در صورت .  3

آورد لکن در عالم ماده چون موجب مال حقیقی به بار نمیاعم از مندوبات است و در صورت عدم مقارنت، گرچه برای فاعل ک
 حصّلمح حقیقیه و بسترسازی تربیت معنوی دیگران است شارع وجوب را اعتبار نموده است پس باز احکام، معلول مصال

 و الله العالم. کمالات عرشیه است
شود به عالم خلق منتهی می به عبارت دیگر دین، نظام محاذی سلسله وجودات امکانی است که از فیض اول شروع می شود و.  4

والم محتمل است که عقائد با ع امتثال یا معصیت عباد.شود به منشق میصعودش  و سیر نزولش، تکلیف شارع است و سیر
 محاذات داشته باشد و لکلٍ وجه.( عالم فعل)مثال( و مّلک )جبروتیه و اخلاق و فقه با عوالم ملکوتیه 

فضلًا از فضیلت و رذیلت و  معناستدر آن بیکفر و ایمان ندارد و در نظام دین ه وجودات مرتبه محاذی له وجوبی سلسمرتب
 .طاعت و معصیت



کند اصلًا نمی تواند سجده کند چون در عالم خلق خودش را اینگونه معصیت کرده و سجده نمی
 .5ساخته است

 

o :تحریر محل خلاف 
 ا( )ذات اشی )و نه عالم خلق و فقه اعتباری( کدامیک از تکوین عالم امرمحط سؤال این است که در 

 مقدم اند؟ (6)جهت فقر و نیاز و ربط به خداوند و تشریع

o  نور است که علامه آن را ناظر به تکوین ظاهر علامه تقدیم تکوین است و شاهد مثال بنده آیه
 داند.می
o :ادله مدعا 

وید تا ابراز فقر نباشد تکویناً فیض داده گمی است که دلیل عقلی اول حد وسطش فقر موجودات
 .8و این یعنی تقدیم تشریع بر تکوین 7شودنمی

اگر آن را  که)الواحد لایصدر عنه الا الواحد( وحدت فیض اول است  ،برهان عقلی دومحد وسط 
دهنده تکوین و تشریع است در حالی که باطن این فیض تشریع پوشش رحمت رحمانیه بدانیم،

 .9است

 تحصی است.ادله نقلی هم لاتعد و لا

                                                 
 گردد.تر میروشن ینپیشاین بیان استاد معظم با رجوع به پاورقی .  5
اله نور وحدت پرور بر رسالحق سعادتالشأنشان آیته استاد عظیماحتمالًا استاد این تعریف را برای تکوین و تشریع از تعلیق.  6

موجودات و از معانی اموری است که به آن هدایت به خیر و شر و  منظور از صور ظواهر» :فرماینداند آنجا که میبرداشت نموده
 (141رسائل عرفانی، ص: « )شوند.ادامه حیات می

یا زمانی صید می.  7 )منه؛  .و یا اینکه روایت است که قوت ملائکه، تسبیح است شوند که آن روز تسبیح نگویندو لذا ماهیان در
 الله(حفظه

سبب و سبب بالبداهة بر م است یا همان تکوینشان . به عبارت دیگر ابراز فقر شریعت موجودات است که سبب ایجاد ایشان 8
 مقدم است.

ع است یرغم تأکید استاد معظم برای این ناچیز روشن نشد چرا که به اثبات اینکه باطن فیض اول، تشراین برهان علی.  9
 نپرداختند.



 جلسه دوم

  

 :طرح مسأله 
وقتی اسمای الهی و فیض منبسط و فیض رحمت رحمانیه یک فیض بیشتر نیست که از پروردگار 

کنیم اما در ملکوت شاخه تشریع و تکوین مشاهده میدو در صادر می شود و ما آن را در عالم خلقی 
یکی بیشتر  نیست که آن را تکوین میدانیم ما با توجه به رویکردی که به دین داشتیم )ظاهر و باطن 

شود؟ کدام اصیل است و آیا عالم امر چه می در شود کهاین سؤال مطرح میداشتن دین=تشریع( 
 اصلا یکی هستند و تفاوت اعتباری دارد؟ 

 :فائده بحث 
فائده این مباحث به این است که غرض از سلوک ی است در فقه و اخلاق و سلوک. این بحث کاربرد

تی همه چیز است حدرک باطن قرآن است و اگر قرآن تبیین نظام تشریع در ظاهر است پس تبیین 
 تکوین.

 :تنقیح مسأله 
 :تعریف نظام تکوین و تشریع

 مثل روابط اجرام با زمین و ... .غالبا متبادر این است که تکوین یعنی نظام حاکم بر مخلوقات 
 )علوم تجربی، تبیین کننده همین امور است(

 ن اساس به اعتبار قوانین وضعی و تکلیفی اعم از  تعبدی و توصلی تشریع می گوییم.میبر ه

مسأله این است که در تشریع از چه بحث می کنیم؟ ما در تکوین به وجود موجودات دسترسی نداریم 
با جوهر عریان مرتبط نیستیم و فقط با اعراض مرتبطیم و یا با ماهیات مرتبطیم و  و به قول مشائین

وانین ق از وجودات است یعنی صفات اشیاء واسته ه با وجود. بنابر حکمت متعالیه قوانین برخن
تکوینی ظهور صفات موجودات است یعنی قوانینی که خداوند وضع نموده است و در شفاعت گفتیم 



داوند اشیا صفات را ظهور می دهد و ما یک قانون نداریم و یک اشیا بلکه شیئی است که به اذن خ
 که تحت قانون صفتش را اظهار می کتد.

لح . در تشریعیات مصطاشیا یک قوانینی داریم دین و حقیقت نظام تشریع هم می گوید که ما در 
ت و ست می آید. رضایرضایت و ثواب الهی به د و امتثال، مثل نماز چه اتفاقی می افتند؟ با رعایت

یا مبعد است  در قلب، ثواب چیست؟ قرب الهی است. لذا عبادت با حضور الهی مقرب است و با ر
و بدون این دو مقرب نیست و مبعد هم نیست و فقط مسقط تکلیف است. تقرب یعنی زوال انانیت 

اند  فَزَعیک شیء به تدریج و رسیدنش به فنا که این البته در امر برای همه حاصل است و همه در 
یت )یعنی تعبدیات و توصلیات اگر با ن با تشریع و با گناه، و بایست انانیت حاصل در عالم خلق

 برود یعنی توجه به توجه حاصل شود و این روح نظام تشریع است. انجام شود(

موجودات هم جهات امری و خلقی ایشان به لحاظ است پس لحاظ به ملک از آن جهت که ملک 
است و از جهت ربطش به خداوند جنبه امری دارد و موجودات مادی هم همینطور است مخلوق 

 اند.

 .ت است با دو لحاظقایجاد و وجود یک حقیخلاصه آنکه 

در درون ما نیز اگر به من بودن خود توجه کنیم و از فقر خودمان به خداوند غافل بشویم می شود 
 ا.جهت خلقی ما و اگر به فقر خودمان توجه نیم می شود جهت امری م

ت عالم را به خداوند بیان می کند و نه خصوص فقه و اخلاق که این دو مصداق تشریع کینونت ربطی
. ربط عالم به خداوند فقط تقرب نیست که بوشد فقط فقه و اخلاق ببلکه مطلق مبین تشریع اند

 رابطه فقر و فنا مطلق تشریع است.

در مکروهات و بعد همچنین  ست.تقرب نتیجه هر دوی انقیاد و عمل به خصوصیات عبادات ا
 محرمات، ناشی از هردوی تمرد و مفاسد ذاتی اعمال منهی عنه است.

بله خداوند برای بنی اسرائیل برخی از مواردی که مفسده واقعیه نداشت برایشان واقعاً حرام کرد 
یم که م دارچون پیامبر خودشان را خیلی اذیت کردند و این برای تأدیبشان بود. البته در شرع ما ه

 گاهی برای احترام وقت و مکان چیزی که بذاته مفسده ندارد تحریم شده است مانند محرمات احرام.



علامه در رساله الولایة از اعتباریات اجتماعی خواسته اند دلیل بیاورند که اعتباریات دینی نیاز به  
ما نحن فیه از اصالت عالم امر برای  پشتوانه دارند و از اینجا وارد شده اند و به زحمت افتاده اند. در

عالم خلق وارد شده اند که خیلی روان می شود. به عبرات دیگر محل ورود در الولایة کثرت است 
 و در اینجا وحدت است.

در عالم خلق حقائق و اعتباریات از هم جداهستند اما وقتی به عوالم امر می رویم فرق دارد. در 
 سفلی هنوز تکثری دارند اما در عوالم امر بالا مثل عرش یکی می شوند. عالم برزخ

 برهان نقلی:
 له الولایة. اقسمت هایی در المیزان است و قسمت هایی در رس

 تشریع یعنی مجموعه قوانین مرتبط به نسبت خالق و مخلوق.

ش می یت معبود و بعدعبادت یعنی اظهار فقر و نیازمندی به درگاه الهی و بالاتر می شود کسب رضا
 شود کسب تقرب وجودی به معبود.

اشتغال یقینی به عبودیت مقتضی ثبوت تکالیفی است که باید برود و تکلیف را بداند  بیان اصولی:
 و بر خداوند به مقتضای لطف تبیین وظایف واجب است.

بد مهیا رای عبه حکم لطف خداوند باید اسباب تحصیل ثواب و رضای پروردگار را ب بیان کلامی:
 سازد.

ر »)رب در لغت یعنی مالکی که مملوک خود را به اعلا مرتبه کمال ممکنش رساند.  بیان فلسفی:
 خلافة الهی استمقام اشتقاق کبیر دارند.( اعلا مرتبه کمال انسان در نظر عرفا « رب ی»و « ب ب

 و به هر حال باید خداوند عبد را به آن برساند.

 اعتباری دین حقیقت عینی در عوالم امری دارد که همان خزائن الهی است.چهره امری قواعد 

 آیات و قرآن مجموع قوانین تشریع است. همین تشریعیات در عالم امر می شود اعیان حقیقی.
 روایات که ناظر به مراتب قرآن دارد دلالت دارد بر اینکه تشریعیات جلوه عینی در عوالم امری دارند.



  ِکل کتاب و نه فقط ظواهر آشکار است و اختفای بواطن از  مبین یعنیاَلْمُبِینِ  ﴿ وَ اَلْکِتٰاب
کُمْ تَعْقِلُونَ  شماست نه از کتاب. کتاب در همه عوالم آشکار است. ا لَعَلَّ ا جَعَلْنٰاهُ قُرْآناً عَرَبِیًّ ﴾ إِنّٰ

ه باطن یعنی بتشریع است که باید تعقل شود قرآن از قرأ است یعنی مجموعه یعنی مجموعه ﴿
مِّ اَلْکِتٰابِ لَدَیْنٰا لَعَلِيٌّ  ﴾نیازی به مسلمان بودن هم ندارد ،و توجه به ظواهر توجه شود

ُ
هُ فِي أ وَ إِنَّ

دار همین قرآن در عوالم بالا است و عليّ یعنی در عوالم بالا است و حکیم یعنی ریشهحَکِیمٌ  ﴿
 ﴾4، الزخرفلم بالا( ) دار در همه عواو ترکیب عليّ و حکیم یعنی ریشه

  ْ22 - 21،﴿البروج مَحْفُوظٍ  لَوْحٍ  فِي مَجِیدٌ  قُرْآنٌ  هُوَ  بَل﴾ 

  ُه یمٌ  لَقُرْآنٌ  إِنَّ هُ  لاٰ  مَکْنُونٍ  کِتٰابٍ  فِي  کَرِ رُونَ  إِلاَّ  یَمَسُّ یلٌ  اَلْمُطَهَّ  ﴿الواقعة،  اَلْعٰالَمِینَ  رَبِّ  مِنْ  تَنْزِ
77 -08﴾ 

 قرآن در قیامت اشاره شده است.در روایات هم به حضور عینی 
 جلسه سوم 

 وقتی بیش از یک فیض صادر نشده است، اصالت با تشریع است یا تکوین؟ به نظر ما تشریع است.

ب ادن الهی برای تبیی ین رابطه ما با پروردگار. ادیانامری مراد از تشریع، یعنی نظام تبیدر عوالم 
ت اما انداز اساری و این اعتباری بودن بودن غلطسلوک و عبودیت است اما در قالب دستورات اعتب

. کنندیو با توجه فرق م شوندیم یکی یعو تشر ینتکو ی،در عوالم امر در عوالم بالا اینطور نیست.
ماز توجه . مثلًا در نیعشود تشر یو توجه به ربطشان با بالا م ینتکو شودیتوجه به وجود خودشان م

ت و توجهش به حساب اس یخودش موجود یچراکه برا ینشود تکو ینماز م یبه خود صورت نور
 .یعشود تشر یکه خالق نماز است م یربطش به پروردگار و ربطش به مصل

 بنده شاهد قرآنی ذکر می کنم.

 تَجْعَلُ فِيهٰا مَنْ يُفْسِدُ فِيهٰا 
َ
رْضِ خَلِيفَةً قٰالُوا أ

َ
كَ لِلْمَلٰائِكَةِ إِنِّي جٰاعِلٌ فِي اَلْْ بُّ  وَ  وَ إِذْ قٰالَ رَ

مٰا عْلَمُ مٰا لٰا تَعْلَمُونَ  ﴿البقرة، يَسْفِكُ اَلدِّ
َ
سُ لَكَ قٰالَ إِنِّي أ حُ بِحَمْدِكَ وَ نُقَدِّ  ﴾03ءَ وَ نَحْنُ نُسَبِّ

ملائکه از نظام تکوین نپرسید بلکه از تشریع پرسید که وی افساد و سفک دماء می کند. پس می 
؟ رضه بداردسبیح و تقدیس را عدر حالی که خلیفه تو باید بتواند عالی ترین ت تواند خلیفه تو باشد



 .10د خودشان تسبیح و تقدیس خود را گفتند که امور مرتبط به خداوند متعال استوربعد هم در م
 .)بخلاف جن که به تکوینش اشاره کرد یعنی خلقتنی من نار(

 نظام تکوینشان که همان جنبه انانیت آنها است محل بحث نیست.

  َمٰاوٰاتِ و رْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكٰاةٍ فِيهٰا مِصْبٰاحٌ اَلْمِصْبٰاحُ فِي زُجٰاجَةٍ  اَللّٰهُ نُورُ اَلسَّ
َ
اَلْْ

ةٍ يَ  بِيَّ ةٍ وَ لٰا غَرْ يٌّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبٰارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لٰا شَرْقِيَّ هٰا كَوْكَبٌ دُرِّ نَّ
َ
جٰاجَةُ كَأ كٰادُ اَلزُّ

نٰارٌ نُورٌ عَلىٰ نُورٍ يَهْدِي اَللّٰهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشٰاءُ وَ يَضْرِبُ اَلُلّٰه  زَيْتُهٰا يُضِيءُ وَ لَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ 
اسِ وَ اَللّٰهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ  ﴿النور،  مْثٰالَ لِلنّٰ

َ
 ﴾03اَلْْ

م ملکوت . عقل هم بنابر قاعده امکان اشرف عال11قرینه اراده تشریع است یَهْدِي اَللّٰهُ لِنُورِهِ مَنْ یَشٰاءُ 
نْ تُرْفَعَ وَ یُذْکَرَ فِیهَا اِسْمُهُ اثبات می کند. یهدی الله یعنی چه؟! از آن روشن تر  را

َ
ذِنَ اَللّٰهُ أ

َ
فِي بُیُوتٍ أ

حُ لَهُ فِیهٰا بِالْغُدُوِّ وَ اَلْصْٰالِ رِجٰالٌ لٰا تُلْهِیهِمْ تِجٰارَةٌ وَ لٰا بَیْعٌ عَنْ ذِکْرِ اَللّٰهِ وَ إِقٰ  لٰاةِ وَ إِیتٰ  امِ یُسَبِّ کٰاةِ اَلصَّ اءِ اَلزَّ
بْصٰارُ  

َ
بُ فِیهِ اَلْقُلُوبُ وَ اَلْْ آیه بعد  .رجال را هم به اوصاف تشریعشان معرفی می کندیَخٰافُونَ یَوْماً تَتَقَلَّ

                                                 
دانند و نه تکوین و خداوند نیز بر این نگاه ملائکه صحه ظاهرا دلالت آیه اینگونه است که ملائکه شأن خلافت را تشریع می .  10

اینکه جهت  نیز دلالت دارد بر از طرفی صدر آیه اند.گذارد اگرچه در تعیین افضلیت تشریع انسان بر تشریع ایشان خطا رفتهمی
مجعول انسان از جانب حق تعالی شأنه جهت خلافت اوست. پس تشریع انسان بر تکوین وی مقدم است و با توجه به اینکه 
انسان و سایر موجودات از جهت تقدیم تشریع و تکوینشان فرقی ندارند )حکم الامثال في ما یجوز و في ما لا یجوز واحد( تقدیم 

 شود.شکل مطلق روشن میر تکوین بهتشریع ب
 رسد:نظر میبر این استدلال، دو نقد به

أ( مقام اقتضا این را داشته است که خداوند متعال در خطاب با ملائکه جهت مجعول را در انسان، تشریع وی بیان نماید حتی 
نه جهت استناد وی به علةالعلل در  ین جهت، مجعول ثانوی و لاحق باشد چراکه غرض بیان جهت شرافت خلیفه است واگر ا

 بندی شد که مراد از تقدیم، سبق بالحقیقة است در اتصاف به صدور(صدور. )با توجه به آنچه در تحریر محل نزاع جمع
 بـ( چه برهانی بر ملازمت تقدیم تشریع بر تکوین در انسان با تقدیم تشریع در سایر موجودات هست؟ 

 وان گفت اولًا جهت شرافت لزوماً جهت استناد حقیقی ممکنات به مبدأ اعلی است و ثانیاً تدر جواب به این دو نقد می
مطمئناً مراد از نور در یهدي جنبه تکوین نیست چرا که زمین است که الله و حقیقت است و ها و این نور همان نور آسمان.  11

ت به اینکه به عالم نگاه آلی داشته باشیم و نه استقلالی. هدایت به آن در حقیقت اضلال است و خداوند ما را دعوت فرموده اس
مین ها و زه ناظر به این فرد از هدایت نیست. پس حقیقت آسمانفرماید اما سیاق آیالبته خداوند معاندین را عقوبة اضلال می

ئیه ه که قضیه جز)عکسمستوی صدر آی جهت ربطشان است و جهت تکوینشان، مجاز است. پس نور خورشید مثلًا الله است
شود. آثار خورشید مانند پرتوافکنی نیز آثار انتساب خورشید به الله است. وخورشید با انتساب به الله است که هست می است.( 

هور خورشید همان شأن ظ «هستِ »گوییم می مانحن فیهتطبیق بر در « ظاهر لنفسه و مظهر لغیره»اند: اگر در تعریف نور گفته
 ، شأن اظهار نور است.«فکنیشپرتوا»نور و 



عْمٰالُهُمْ کَسَرٰابٍ بِقِیعَةٍ یَحْسَبُهُ هم باز در مورد مخالفین همین است. 
َ
ذِینَ کَفَرُوا أ ی وَ اَلَّ مْآنُ مٰاءً حَتّٰ  اَلظَّ

اهُ حِسٰابَهُ وَ  یعُ اَلْحِسٰابِ  إِذٰا جٰاءَهُ لَمْ یَجِدْهُ شَیْئاً وَ وَجَدَ اَللّٰهَ عِنْدَهُ فَوَفّٰ  .اَللّٰهُ سَرِ

  ّٰبَداً رٰابِياً وَ مِم يْلُ زَ وْدِيَةٌ بِقَدَرِهٰا فَاحْتَمَلَ اَلسَّ
َ
مٰاءِ مٰاءً فَسٰالَتْ أ نْزَلَ مِنَ اَلسَّ

َ
ا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ أ

ا  مَّ
َ
بَدٌ مِثْلُهُ كَذٰلِكَ يَضْرِبُ اَللّٰهُ اَلْحَقَّ وَ اَلْبٰاطِلَ فَأ وْ مَتٰاعٍ زَ

َ
ارِ اِبْتِغٰاءَ حِلْيَةٍ أ بَ فِي اَلنّٰ دُ اَلزَّ

رْضِ كَذٰلِكَ يَضْرِبُ اَ 
َ
اسَ فَيَمْكُثُ فِي اَلْْ ا مٰا يَنْفَعُ اَلنّٰ مّٰ

َ
مْثٰالَ ﴿الرعد،فَيَذْهَبُ جُفٰاءً وَ أ

َ
 للّٰهُ اَلْْ

71﴾ 
 12چرا فرمود فسالت اودیة و نفرمود فسال الماء في الْودیة؟ قطعا فقط زیبایی مجاز عقلی نیست.

مٰاءُ اصلًا فشار قرآن روی تشریع است و از نظام تکوین آسان رد می شود.  مِ اَلسَّ
َ
شَدُّ خَلْقاً أ

َ
نْتُمْ أ

َ
 أ

َ
أ

دارد و حتی عقل به معنای بر تکوین انسان مقدم میوین سایر موجودات را تک ﴾77، بَنٰاهٰا  ﴿النازعات
مهم سعه مقام معرفت به توحید است  بالاتر است. و ملائکه قوه مدبره نظام جاری زندگی در اجنه

 که حامل همه اسمای الهی شدید.

قول به اعتباری بودن دین بزرگترین توهین به ادیان الهی است و یکی از آثارش قول به این است که 
)چنانچه مسلک مخالفین است و در تواند غیرمأذون در ملکوت باشد میحاکم امت اسلامی 

 اما در نگاه ما باید حاکم درحقیقت سبک حکومت دینی اهل سنت نزدیک به سکولاریزم است( 
یت تدبیر مترتب بر ربوبیت و ولایت و مالکیت و آن هم مترتب بر خالق مرتبط باشد.تشریع ا بتکوین 
  است.

 مْرُ اَللّٰهِ قَدَراً مَقْدُوراً ﴿الْحزاب
َ
  ﴾03، وَ كٰانَ أ

علامه این تقدرات را ناظر به تکوین می دانند در قوس نزول که مرحلةً فمرحلةً حد می خورد. 
بِيِّ مِنْ حَرَجٍ باید تأمل کرد. صدر آیه این است: اما استشهاد به آیه را  ضَ فِیمٰا فَرَ  مٰا کٰانَ عَلَی اَلنَّ

ذِینَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ اَللّٰهُ لَهُ  ةَ اَللّٰهِ فِي اَلَّ تسلیم کامل نبی اکرم صلی و این اشاره به  ﴾80، ﴿الْحزاب سُنَّ
مقابل دستورات الهی بخلاف سایرین که در در مانند انبیای سابق دارد له و سلم الله علیه و آ

                                                 
أ( ماء همان صادر است. )أنزل( و به عبارت دیگر جهت یلی الْمری و تشریع در مبحث ما. بـ( سیلان، شأن .  12

دهد که ذات وادی )=موجودات عالم( همان آب است. جـ( اسناد سیلان به وادی نشان می -و نه وادی–ماء 
 است.



چراکه اگر مراد شما از امر، مطلق  استبیان علامه با سیاق ناسازگار  امتثال دچار حرج هستند.
عالم امر است یعنی تکوین عالم امر این با سیاق نمی سازد چراکه مربوط به داستان زید و زینب 

 . دههمسر پسرخوانپس امر یعنی حرمت ازدواج با  است.

البته دأب مرحوم علامه این است که مقطعات آیات را جدای از سیاق معنا می فرمایند به شرط اینکه 
مثلًا واو استیناف است و نه عاطفه و صدر  آیه نشان بدهد که بخش مقطع مفید قاعده کلیه است.

 علیه روشن نیست.فوانصافاً هم همین است چراکه معط آیه فقط یک مصداق است.

ما علی رغم استیناف با سیاق معنا می کنیم یعنی ازدواج با ازواج ادعیا که برای همه حرج است بر 
معنای بلند آیه این می شود: پیامبر در  نبی اکرم ص حرجی نیست چون مقدر به امر الهی است.

خت عت جایی که سنشان میدهد که شری فِیمٰا فَرَضَ اَللّٰهُ لَهُ شریعت که له است و نه علیه حرج ندارد. 
 ود یا نماز شب بر رویاست پیامبر را بیشتر سیر می دهد مثل ازدواج با زینب که محل اتهام وی ب

ر مبعد نتیجه اینکه نظام تشریع برای کاف انگشتان پا که بر وی فقط اصل نماز شب واجب بود و بس.
 است و برای منافق مشمئزکننده است و برای عاشق، مرقات است.

از تقدر هم تقدر وظایف است تا افراد در مرتبه ایمان خود با عمل به وظایف شرعی سیر مراد  پس
 13بکنند.

ا سَنُلْقِي إِنّٰ سالک به تناسب رسیدن به باطن دستورات اعتباری شرع وظایفش سنگین می شود. 
ظاهر نماز برای همه یکسان  چون روح قرآن را باید تحمل بنماید. ﴾5، عَلَیْكَ قَوْلًا ثَقِیلًا  ﴿المزمل

 است و باطنش برای سالک رفته رفته سنگین می شود.

نتیجه اینکه در سلوک باید استاد باشد تا جلوی افراط و تفریط گرفته شود و ظرفیت افراد در القای 
 معارف در نظر گرفته شود.

ست چون ظلم به ظلم به حکمت در صورت القا به نااهل نشان می دهد که حکمت، امر اعتباری نی
 معنا است.امر اعتباری بی

                                                 
است. استاد برای اثبات اصالت تشریع بحث را ادامه قوس صعود شود که مراد از امر در آیه، تشریع این می نتیجه . تا اینجا 13

 اند.داده



قِ اَللّٰهَ وَ آیه قبل یعنی  مْسِكْ عَلَیْكَ زَوْجَكَ وَ اِتَّ
َ
نْعَمْتَ عَلَیْهِ أ

َ
نْعَمَ اَللّٰهُ عَلَیْهِ وَ أ

َ
ذِي أ خْفِي فِي تُ وَ إِذْ تَقُولُ لِلَّ

 
َ
اسَ وَ اَللّٰهُ أ جْنٰاکَهٰا لِکَيْ نَفْسِكَ مَا اَللّٰهُ مُبْدِیهِ وَ تَخْشَی اَلنّٰ یْدٌ مِنْهٰا وَطَراً زَوَّ ا قَضیٰ زَ نْ تَخْشٰاهُ فَلَمّٰ

َ
حَقُّ أ

مْرُ اَللّٰهِ
َ
دْعِیٰائِهِمْ إِذٰا قَضَوْا مِنْهُنَّ وَطَراً وَ کٰانَ أ

َ
زْوٰاجِ أ

َ
 مَفْعُولًا  لٰا یَکُونَ عَلَی اَلْمُؤْمِنِینَ حَرَجٌ فِي أ

 است.هم مؤید عرایض بنده  ﴾87، ﴿الْحزاب

وآله( در مراتب نزول احکام را به مراتب مختلف علیهاللهنتیجه اینکه مقام ولایت )رسول اکرم صلی
 فقط تکثر طولی است و در عوالم پایین می ،ابلاغ می کنند و در عوالمی که تاب تکثر عرضی ندارد
ود هم روشن می ش. ظاهر و باطن داشتن دین رسد به اعتباریات که تاب تکثرات عرضی را هم دارند

 و اعتباریات می شود ظاهر دین.

مْرُ اَللّٰهِ مَفْعُولًا  
َ
 محقق عالم خلق قطعا، در در عالم امر )آنچه قضای الهی باشدتاب تکوین وَ کٰانَ أ

 .هردو را دارد)دستورات الهی، در عالم امر قطعا محقق است( و تشریع می شود( 



, track 0

483.3

eng - 
�

