الكتاب:
يا أيُّها الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ و ابْتَغُوا إلَيهِ الوَسِيْلَةَ وَجاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفلِحُونَ[footnoteRef:1].  [1:  . المائدة: 35] 


· کلام العلامة الطباطبائي في تفسیر الکريمة
قوله تعالى: يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ ابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ (إلخ) قال الراغب في المفردات:، الوسيلة التوصل إلى الشي‏ء برغبة، و هي أخص من الوصيلة لتضمنها لمعنى الرغبة، قال تعالى: وَ ابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ، و حقيقة الوسيلة إلى الله تعالى مراعاة سبيله بالعلم و العبادة، و تحري مكارم الشريعة، و هي كالقربة[footnoteRef:2] و إذ كانت نوعا من التوصل و ليس إلا توصلا و اتصالا معنويا بما يوصل بين العبد و ربه و يربط هذا بذاك، و لا رابط يربط العبد بربه إلا ذلة العبودية، فالوسيلة هي التحقق بحقيقة العبودية و توجيه وجه المسكنة و الفقر إلى جنابه تعالى، فهذه هي الوسيلة الرابطة، و أما العلم و العمل فإنما هما من لوازمها و أدواتها كما هو ظاهر إلا أن يطلق العلم و العمل على نفس هذه الحالة.[footnoteRef:3] [2:  . هنا تمام کلام الراغب و راجع مفرداته/871.]  [3:  . الميزان في تفسير القرآن، ج‏5، ص: 328] 


· تنبیهات
1. 
2. 
3. وجه نزول به نسبت مبدأ توجه تفصیلی‌تر فوق به خود (یا همان اظهار غنا و جمال و جبروت و یا همان «بهاء») است که توقف بر ظهور فقر دارد پس هر موجودی فقیرتر باشد غنی‌تر و کامل‌تر است. صفای ظهور غنا به توجه و التفات مظهر فقیر به فقر خود است تا امکان توجه بعدی برای ظهور ابسط ممکن باشد که از آن به شریعت تعبیر می‌شود یعنی شریعت نسخه مسکنت‌ورزی و التفات هر چه تفصیلی فقرای هستی به زبان مسألتشان در محضر غنی مطلق جلّ‌شأنه است. یعنی خود را فقیر و ظالم ببیند تا تجلی بعدی رخ بدهد و بدون این توجه یعنی در توجه به غنا و نور خود، سلسله تنزل قطع می‌شود. حق برای اینکه غنای خود را ببیند تنزل می‌کند در ظرف فقر ممکنات و ممکنات برای اینکه حق بهتر خود را ببیند غنای خود را ندیده و تنزل می‌کنند در ظرف ممکنات دون خود.
4. جمع بین این دو تنبیه این می‌شود که توجه به فقر و ظهور شریعت و درک مقام عبودیت یا همان حقیقت انسانیت و برترین مرتبه نفس انسانی (چرا که فصل هر موجودی حقیقت اوست) در حق ثانی اتم[footnoteRef:4] و مشوب به اوج توجه به غنا است[footnoteRef:5] و در عالم ملک، ابسط[footnoteRef:6] و مشوب به اوج تکدرات معاصی و غفلات[footnoteRef:7] است و به وجه دیگر، بالاترین معصیت که همان توجه به انانیت است فقط از حق ثانی صادر می‌شود و برترین بندگی جز در عالم طبیعت روی نمی‌دهد. مجدداً تذکر داده می‌شود که این اعتبارات تنافی ندارند چرا که در یک اعتبار وجود تا به عالم ماده نرسد متوجه ذل عبودیت خودش نخواهد شد و کمالات نظام شریعت بستر ظهور نخواهد داشت و در اعتبار دیگر هر واسطه‌ای متوجه فقر و شریعت خود است چنانچه متوجه غنای خود است. عبودیت و ولایت متلازمین و با دقت بیشتر، متساوقین اند. شریعت، رفتن راه هر موجود به سوی مبدأ تعالی است و ولایت رسانیدن رتبه دون به توجه به حق تعالی است و نتیجه آنکه شریعت، رسانیدن دیگران به حق است و از اینجا روشن می‌شود که چرا مراتب طولی عالم، لایتناهی نیستند اولاً و اینکه چرا عالم طبیعت، کفر محض است و امکان ظهور بندگی و نیز ولایت در آن نیست ثانیاً[footnoteRef:8]. (لازم به دقت است که مراد از غنا در اینجا غنای بالله است که توجه صحیح به آن خود موجب بندگی است [footnoteRef:9]برخلاف توجه ناقص به آن که موجب وهم الوهیت[footnoteRef:10] است. کاملان در مقام رجوع به خلق چنین توجهی را به ندرت دارند[footnoteRef:11] چراکه کثرت صدورش برای اهتدای عموم مخل است.) [4:  .  «جابر بن يزيد الجعفي قال قال أبو جعفر محمد بن علي الباقر ع يا جابر كان الله و لا شي‏ء غيره و لا معلوم و لا مجهول فأول ما ابتدأ من خلق خلقه أن خلق محمدا ص و خلقنا أهل البيت معه من نوره و عظمته فأوقفنا أظلة خضراء بين يديه حيث لا سماء و لا أرض و لا مكان و لا ليل و لا نهار و لا شمس و لا قمر يفصل نورنا من نور ربنا كشعاع الشمس من الشمس نسبح الله تعالى و نقدسه و نحمده و نعبده حق عبادته ثم بدا لله تعالى عز و جل أن يخلق المكان فخلقه و كتب على المكان لا إله إلا الله محمد رسول الله- علي أمير المؤمنين و وصيه به أيدته و نصرته ثم خلق الله العرش فكتب على سرادقات العرش مثل ذلك ثم خلق الله السماوات فكتب على أطرافها مثل ذلك ثم خلق الجنة و النار فكتب عليها مثل ذلك ثم خلق‏ الملائكة و أسكنهم السماء ثم تراءى لهم الله تعالى و أخذ عليهم الميثاق له بالربوبية و لمحمد ص بالنبوة و لعلي ع بالولاية فاضطربت فرائص الملائكة فسخط الله على الملائكة و احتجب عنهم فلاذوا بالعرش سبع سنين يستجيرون الله من سخطه و يقرون بما أخذ عليهم و يسألونه الرضا فرضي عنهم بعد ما أقروا بذلك و أسكنهم بذلك الإقرار السماء و اختصهم لنفسه و اختارهم لعبادته ثم أمر الله تعالى أنوارنا أن تسبح فسبحت فسبحوا  بتسبيحنا و لو لا تسبيح أنوارنا ما دروا كيف يسبحون الله و لا كيف يقدسونه ثم إن الله عز و جل خلق الهواء فكتب عليه لا إله إلا الله محمد رسول الله علي أمير المؤمنين وصيه به أيدته و نصرته ثم خلق الله الجن و أسكنهم الهواء و أخذ الميثاق منهم بالربوبية و لمحمد ص بالنبوة و لعلي ع بالولاية فأقر منهم بذلك من أقر و جحد منهم من جحد .... الخ» (بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار (علیهم السلام), جلد: 25, صفحه: 17) و «.... فإن رسول الله ص ... و يعبد الله حق عبادته فلما استكمل أربعين سنة و نظر الله عز و جل إلى قلبه فوجده أفضل القلوب و أجلها و أطوعها و أخشعها و أخضعها أذن لأبواب السماء ففتحت و محمد ينظر إليها و أذن للملائكة فنزلوا و محمد ينظر إليهم و أمر بالرحمة فأنزلت عليه من لدن ساق العرش إلى رأس محمد و غمرته‏.... الخ» (بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار (علیهم السلام), جلد: ۱۷, صفحه: ۳۰۹)]  [5:  . در برخی از اخبار ضعاف این مطلب به صراحت وارد است؛ از ان جمله «إن اللّه لما خلق النفس قال لها: من أنا؟ فقالت له: من أنا؟ فأسكنها في بحر الجوع أربعة آلاف سنة، ثم قال لها: من أنا؟ قالت: أنت ربي» (منزل المنازل الفهوانية(الشجرة النعمانية بشرح صدر الدين القونوى)، ص: 107) و «قال رسول اللّه- صلى اللّه عليه و سلم-:  «لما خلق اللّه تعالى النفس قال: من أنت و من أنا؟ قالت: أنا أنا و أنت أنت. فأمر أن تعذب في النار ألف سنة ثم أخرجها و قال لها: من أنت و من أنا. قالت أنا أنا و أنت أنت. فأمر أن تعذب بالنار ألف سنة أخرى. ثم أخرجها. فقال لها: من أنت و من أنا قالت: أنا أنا و أنت أنت. فأمر أن تعذب بالنار ألف سنة أخرى، ثم أخرجها فقال لها: من أنت و من أنا؟ قالت: أنا أنا و أنت أنت فأمر أن تحبس في النار ألف سنة أخرى و تضرب كل يوم بألف سوط من الجوع و ألف سوط من العطش، ثم أخرجت، فقال لها: من أنت و من أنا؟ فقلت: أنا العبد الضعيف العاجز المسكين و أنت الإله‏ الملك الجبار، لا إله إلا أنت، فأطاعت لما جاعت أو كما جاء» (منارات السائرين الى حضرة الله و مقامات الطائرين، ص: 113)]  [6: .  «اللّهمّ لك الحمد على ما جرى به قضاؤك في اوليائك الّذين استخلصتهم لنفسك و دينك اذ اخترت لهم جزيل ما عندك من النّعيم المقيم الّذى لا زوال له و لا اضمحلال بعد ان شرطت عليهم الزّهد في درجات هذه الدّنيا الدّنيّة و زخرفها و زبرجها فشرطوا لك ذلك و علمت منهم الوفاء به فقبلتهم و قرّبتهم و قدّمت‏ لهم الذّكر العلى و الثّناء الجلىّ و اهبطت عليهم ملائكتك و اكرمتهم بوحيك و رفدتهم بعلمك و جعلتهم الذّرائع إليك و الوسيلة الى رضوانك فبعض اسكنته جنّتك الى ان اخرجته منها و بعض حملته في فلكك و نجيّته و من آمن معه من الهلكة برحمتك و بعض اتّخذته لنفسك خليلا و سالك لسان صدق في الآخرين فاجبته و جعلت ذلك عليّا و بعض كلّمته من شجرة تكليما و جعلت له من اخيه ردءا و وزيرا و بعض اولدته من غير اب و آتيته البيّنات و ايّدته بروح القدس و كلّ شرعت له شريعة و نهجت له منهاجا و تخيّرت له اوصياء مستحفظا بعد مستحفظ من مدّة الى مدّة اقامة لدينك و حجّة على عبادك و لئلّا يزول الحقّ عن مقرّه و يغلب الباطل على اهله و لا يقول أحد لو لا ارسلت الينا رسولا منذرا و اقمت لنا علما هاديا فنتّبع من قبل ان نذلّ و نخزى الى ان انتهيت بالامر الى حبيبك و نجيبك محمّد صلّى اللّه عليه و آله .... الخ‏» (جمال الأسبوع بكمال العمل المشروع، ص: 553) و «... أنا أشهد [أشهدك‏] يا إلهي بحقيقة إيماني و عقد عزمات يقيني و خالص صريح توحيدي و باطن مكنون ضميري و علائق مجاري نور بصري و أسارير صفحة جبيني و خرق [خرق‏] مسارب نفسي و حذاريف [خذاريف‏] مارن عرنيني و مسارب صماخ سمعي و ما ضمت و أطبقت عليه شفتاي و حركات لفظ لساني و مغرز حنك فمي و فكي و منابت أضراسي و بلوغ حبائل بارع عنقي و مساغ [مساغ‏] مطعمي [مأكلي‏] و مشربي و حمالة أم رأسي و جمل حمائل حبل وتيني و ما اشتمل عليه تامور صدري و نياط حجاب قلبي و أفلاذ حواشي كبدي و ما حوته شراسيف أضلاعي و حقاق مفاصلي و أطراف أناملي و قبض عواملي و دمي و شعري و بشري و عصبي و قصبي و عظامي و مخي و عروقي و جميع جوارحي و ما انتسج على ذلك أيام رضاعي و ما أقلت الأرض مني و نومي و يقظتي و سكوني و حركتي و حركات ركوعي و سجودي أن لو حاولت و اجتهدت مدى الأعصار و الأحقاب لو عمرتها أن أؤدي شكر واحدة من أنعمك ما استطعت ذلك إلا بمنك الموجب علي شكرا آنفا جديدا و ثناء طارفا عتيدا أجل و لو حرصت و العادون من أنامك أن نحصي مدى إنعامك سالفة و آنفة لما حصرناه عددا و لا أحصيناه أبدا هيهات أنى ذلك و أنت المخبر عن نفسك في كتابك الناطق و النبأ الصادق و إن تعدوا نعمت الله لا تحصوها صدق كتابك اللهم و نباؤك و بلغت أنبياؤك و رسلك ما أنزلت عليهم من وحيك و شرعت لهم من دينك ....» (إقبال الأعمال (ط - القديمة)، ج‏1، ص: 341)]  [7: . «خرجت مع أبي الحسن موسى بن جعفر ع إلى بعض أمواله فقام إلى صلاة الظهر فلما فرغ خر لله ساجدا فسمعته يقول بصوت حزين و تغرغر دموعه رب عصيتك بلساني و لو شئت و عزتك لأخرستني و عصيتك ببصري و لو شئت و عزتك لأكمهتني و عصيتك بسمعي و لو شئت و عزتك لأصممتني و عصيتك بيدي و لو شئت و عزتك لكنعتني و عصيتك برجلي و لو شئت و عزتك لجذمتني و عصيتك بفرجي و لو شئت و عزتك لعقمتني و عصيتك بجميع جوارحي التي أنعمت بها علي و ليس هذا جزاءك مني قال ثم أحصيت له ألف مرة و هو يقول العفو العفو» (الكافي، ج3، ص: 326) و «إلهي أسكنتنا دارا حفرت لنا حفر مكرها و علقتنا بأيدي المنايا في حبائل غدرها فإليك نلتجئ من مكائد خدعها و بك نعتصم من الاغترار بزخارف زينتها فإنها المهلكة طلابها المتلفة حلالها المحشوة بالآفات المشحونة بالنكبات‏» (بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار (علیهم السلام), جلد: 91, صفحه: 152)]  [8: . قوله تعالى: «قالُوا أَ تَجْعَلُ فِيها مَنْ يُفْسِدُ فِيها وَ يَسْفِكُ الدِّماءَ، إلى قوله. وَ نُقَدِّسُ لَكَ....» مشعر بأنهم إنما فهموا وقوع الإفساد و سفك الدماء من قوله سبحانه. إِنِّي جاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً، حيث إن الموجود الأرضي بما أنه مادي مركب من القوى الغضبية و الشهوية، و الدار دار التزاحم، محدودة الجهات، وافرة المزاحمات، مركباتها في معرض الانحلال، و انتظاماتها و إصلاحاتها في مظنة الفساد و مصب البطلان، لا تتم الحياة فيها إلا بالحياة النوعية، و لا يكمل البقاء فيها إلا بالاجتماع و التعاون، فلا تخلو من الفساد و سفك الدماء، ففهموا من هناك أن الخلافة المرادة لا تقع في الأرض إلا بكثرة من الأفراد و نظام اجتماعي بينهم يفضي بالآخرة إلى الفساد و السفك، و- الخلافة- و هي قيام شي‏ء مقام آخر لا تتم إلا بكون الخليفة حاكيا للمستخلف في جميع شئونه الوجودية و آثاره و أحكامه و تدابيره بما هو مستخلف، و الله سبحانه في وجوده مسمى بالأسماء الحسنى متصف بالصفات العليا، من أوصاف الجمال و الجلال، منزه في نفسه عن النقص و مقدس في فعله عن الشر و الفساد جلت عظمته، و الخليفة الأرضي بما هو كذلك لا يليق بالاستخلاف و لا يحكي بوجوده المشوب بكل نقص و شين الوجود الإلهي المقدس المنزه عن جميع النقائص و كل الأعدام، فأين التراب و رب الأرباب (الميزان في تفسير القرآن، ج‏1، ص: 115)]  [9:  . در دعا نیز وارد است: «اللهم صلّ علی محمد و آل محمد و اجعلنا من الذين فتقت لهم رتق عظيم غواشي جفون حدق عيون القلوب حتى نظروا إلى تدبير حكمتك و شواهد حجج بيناتك فعرفوك بمحصول فطن القلوب و أنت في غوامض سترات حجب القلوب فسبحانك أي عين تقوم بها نصب نورك أم ترقأ إلى نور ضياء قدسك أو أي‏ فهم يفهم ما دون ذلك إلا الأبصار التي كشفت عنها حجب العمية فرقت أرواحهم على أجنحة الملائكة فسماهم أهل الملكوت زوارا و أسماهم أهل الجبروت عمارا فترددوا في مصاف المسبحين و تعلقوا بحجاب القدرة و ناجوا ربهم عند كل شهوة فحرقت قلوبهم حجب النور حتى نظروا بعين القلوب إلى عز الجلال في عظم الملكوت فرجعت القلوب إلى الصدور على النيات بمعرفة توحيدك فلا إله إلا أنت وحدك لا شريك لك تعاليت عما يقول الظالمون علوا كبيرا إلهي في هذه الدنيا هموم و أحزان و غموم و بلاء و في الآخرة حساب و عقاب فأين الراحة و الفرج إلهي خلقتني بغير أمري و تميتني بغير إذني و وكلت في عدوا لي له علي سلطان يسلك بي البلايا مغرورا و قلت لي استمسك فكيف أستمسك إن لم تمسكني» (بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار (علیهم السلام), جلد: 91, صفحه: 129) و شاید این خبر نیز مشیر به این معنا باشد: «عن أبي عبد الله عليه السلام قال قال رسول الله صلى الله عليه و آله: عرضت علي بطحاء مكة ذهبا فقلت يا رب لا و لكن أشبع يوما و أجوع يوما فإذا شبعت حمدتك و شكرتك و إذا جعت دعوتك و ذكرتك» (الكافي، ج‏8، ص: 131) و نزدیک به آن است در منابع عامه به این شکل: «عن النبي صلى الله عليه و سلم قال: «عرض علي ربي ليجعل لي بطحاء مكة ذهبا، قلت: لا يا رب و لكن أشبع يوما و أجوع يوما» و قال ثلاثا، أو نحو هذا: «فإذا جعت تضرعت إليك و ذكرتك، و إذا شبعت شكرتك و حمدتك‏» (سنن الترمذي، ج‏4، ص: 304)]  [10: . صدور برخی از شطحیات ناشی از این توهم است ( معراج السعادة، ص: 654/اصناف مغرورین از متصوفه؛ «و گروهى ديگر كه في الجمله از اين‏ها بهتراند ....»). مرتبه نازله آن یعنی دلال بر حضرت حق با حفظ شأن عبودیت نیز از عرفا کثیرالصدور و از کاملان نادر است. (الحقائق فى محاسن الأخلاق، ص: 186/ «الفصل السادس في الانبساط و الادلال‏ ....»)]  [11: . مانند خبر «عن أبي جعفر عليه السلام قال قال أمير المؤمنين عليه السلام: أنا وجه الله أنا جنب الله، و أنا الاول، و أنا الاخر، و أنا الظاهر، و أنا الباطن، و أنا وارث الارض، و أنا سبيل الله و به عزمت عليه، فقال معروف بن خربوذ: و لها تفسير غير ما يذهب فيها أهل الغلو» (رجال الكشي (مع تعليقات مير داماد الأسترآبادي)، ج‏2، ص: 471) و خبر «روي عن حارثة بن قدامة قال حدثني سلمان قال حدثني عمار و قال أخبرك عجبا قلت حدثني يا عمار قال نعم شهدت علي بن أبي طالب ع و قد ولج على فاطمة ع فلما أبصرت به نادت ادن لأحدثك بما كان و بما هو كائن و بما لم يكن إلى يوم القيامة حين تقوم الساعة قال عمار فرأيت أمير المؤمنين ع يرجع القهقرى فرجعت برجوعه إذ دخل على النبي ص فقال له ادن يا أبا الحسن فدنا فلما اطمأن به المجلس قال له تحدثني أم أحدثك قال الحديث منك أحسن يا رسول الله فقال كأني بك و قد دخلت على فاطمة و قالت لك كيت و كيت فرجعت فقال علي ع نور فاطمة من نورنا فقال ع أ و لا تعلم فسجد علي شكرا لله تعالى قال عمار فخرج أمير المؤمنين ع و خرجت بخروجه فولج على فاطمة ع و ولجت معه فقالت كأنك رجعت إلى أبي ص فأخبرته بما قلته لك قال كان كذلك يا فاطمة فقالت اعلم يا أبا الحسن أن الله تعالى خلق نوري و كان يسبح الله جل جلاله ثم أودعه شجرة من شجر الجنة فأضاءت فلما دخل أبي الجنة أوحى الله تعالى إليه إلهاما أن اقتطف الثمرة من تلك الشجرة و أدرها في لهواتك ففعل فأودعني الله سبحانه صلب أبي ص ثم أودعني خديجة بنت خويلد فوضعتني و أنا من ذلك النور أعلم ما كان و ما يكون و ما لم يكن يا أبا الحسن المؤمن ينظر بنور الله تعالى.» (بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار (علیهم السلام), جلد: 43, ص 8)] 

5. [bookmark: _GoBack]شفاعت، عوالم وجود، توسل، اسم اعظم، گناه، عصمت، عبادت، شریعت، ولایت، حقیقت محمدیه

